
i

Volume III, Number I, January 2022 E-ISSN 2722-8975

Theology of Culture in Muslim Southeast Asia
Engaging Contemporary Challenges

Islam Nusantara and the Challenges of Political Islam 
in the Contemporary World: Emphasizing the views of 

Abdurrahman Wahid

Arkeologi Islam Nusantara: Kebudayaan Materi untuk 
Kehidupan Masa Kini dan Masa Nanti

Rempah dan Kosmopolitanisme Islam: Koneksi 
Spiritual-Intelektual Palembang, Banten dan Demak 

dibalik Perdagangan Global Abad XV – XVI

M. Hirreche Baghdad

Book Review
Otoritas Agama dari Akar Rumput Islam Indonesia

Azhar Ibrahim

Mahmoodreza Esfandiar

Ali Akbar

Johan Wahyudi dan Ahmad Suaedy

Alanuari

الفكر الديني في مشروع مؤسسة مؤمنون بلا حدود : قراءة نقدية



ii



iii

Volume III, Number I, January 2022 E-ISSN 2722-8975

Theology of Culture in Muslim Southeast Asia
Engaging Contemporary Challenges

Islam Nusantara and the Challenges of Political Islam 
in the Contemporary World: Emphasizing the views of 

Abdurrahman Wahid

Arkeologi Islam Nusantara: Kebudayaan Materi untuk 
Kehidupan Masa Kini dan Masa Nanti

Rempah dan Kosmopolitanisme Islam: Koneksi 
Spiritual-Intelektual Palembang, Banten dan Demak 

dibalik Perdagangan Global Abad XV – XVI

M. Hirreche Baghdad

Book Review
Otoritas Agama dari Akar Rumput Islam Indonesia

Azhar Ibrahim

Mahmoodreza Esfandiar

Ali Akbar

Johan Wahyudi dan Ahmad Suaedy

Alanuari

الفكر الديني في مشروع مؤسسة مؤمنون بلا حدود : قراءة نقدية



iv



v



vi

EDITOR-IN-CHIEF
Ahmad Suaedy, (Scopus ID: 56419869500) Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta

MANAGING EDITOR
Ngatawi El-Zastrow, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta

INTERNATIONAL EDITORIAL BOARD
Said Aqil Siradj, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta
Robert W. Hefner, (Scopus ID: 36856758800) Boston University, Boston USA
Okamoto Masaaki, (Scopus ID: 57191206120), Kyoto University, Kyoto Japan
Dien Madjid, State Islamic University Syarif Hidayatullah Jakarta, Jakarta
Endang Turmudzi, Indonesian Institute of Sciences (LIPI)
Alwi A. Shihab, Indonesian Muslim Intellectual and expert on Middle East Studies and Muslim Civilization
James Bourk Hoesterey, Emory University, Atlanta GA, USA
Hisanori Kato, (Scopus ID: 55996362300), Chuo University, Tokyo Japan 
Abdul Moqsith, State Islamic University Syarif Hidayatullah Jakarta, Jakarta
Sahiron Syamsuddin , (Scopus ID: 55996362300) State Islamic University Sunan Kalijaga, Yogyakarta 
Muhammad Ishom, State Islamic University Sultan Maulana Hasanuddin, Banten
Azhar Ibrahim, (Scopus ID: 7202979037) National University of Singapore, Singapore
 
ADVISORY EDITOR:
Hamdani, (Scopus ID: 57200648495) Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta

EDITORIAL BOARD:
Maria Ulfah, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta
Ulil Abshar Abdalla, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta
Syamsul Hadi, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta
Ali Abdillah, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta
Ayatullah, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta
Ulil Abshar, State Islamic University Syarif Hidayatullah, Jakarta 
Ahmad Ginandjar Sya’ban, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta
Idris Masudi, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta
Fariz Alnizar, (Scopus ID: 57217221166 ) Nahdlatul Ulama Indonesia University (UNUSIA), Indonesia

Volume III, Number I, January 2022



vii

ISLAM NUSANTARA: Journal for the Study of 
Islamic History and Culture facilitates the publication 
of article and book review on study of Islam, Muslim 
culture, social, politics and history in Southeast Asia 
(Nusantara) and beyond. It is published twice a year 
and written in Indonesia, English and Arabic. It aims 
to present academic insight of social and cultural 
complexity of Muslim world in Southeast Asia under 
the frame of dialectic between Islam and local culture 
or cultural realities.

The journal invites scholars and experts working in 
various disciplines in Islamic studies, humanities, and 
social sciences. Articles should be original, research-
based, unpublished and not under review for possible 
publication in other journals. All submitted papers are 
subject to a review of the editors, editorial board, and 
blind reviewers.

EDITORIAL JOURNAL
Gedung Kampus UNUSIA Lantai 2
Jl. Taman Amir Hamzah No. 5 Jakarta Pusat 10430
E-mail : Islamnusantarajournal@unusia.ac.id or 
Journalofislamnusantara@gmail.com
Website : http://journal.unusia.ac.id/index.php/
ISLAMNUSANTARA/about

PEER REVIEWERS
Gusti Asnan, Andalas University, Padang
James B. Hoesterey, Emory University Atlanta 
Ahmad Ginandjar Sya'ban, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta
Ulinnuha, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta
Syafiq Hasyim,  Indonesian International Islamic University



viii

Table of Contents

Articles

Book Review

Theology of Culture in Muslim Southeast Asia
Engaging Contemporary Challenges
Azhar Ibrahim

Islam Nusantara and the Challenges of Political 
Islam in the Contemporary World: Emphasizing 
the views of Abdurrahman Wahid
Mahmoodreza Esfandiar

Arkeologi Islam Nusantara: Kebudayaan Materi 
untuk Kehidupan Masa Kini dan Masa Nanti
Ali Akbar

Rempah dan Kosmopolitanisme Islam: Koneksi 
Spiritual-Intelektual Palembang, Banten dan Demak 
dibalik Perdagangan Global Abad XV – XVI
Johan Wahyudi dan Ahmad Suaedy

M. Hirreche Baghdad

Otoritas Agama dari Akar Rumput Islam Indonesia
Alanuari

1

21

37

57

75

93

الفكر الديني في مشروع مؤسسة مؤمنون بلا حدود : قراءة نقدية



93Islam Nusantara, Vol. III, No. I, January 2022   |

Otoritas Agama dari Akar 
Rumput Islam Indonesia

Alanuari

Universitas Nahdlatul Ulama Indonesia 
(UNUSIA) Jakarta
alanuarialanuari@unusia.ac.id

Book Review

Book Review:

1.	 What is Religious Authority? Cultivating Islamic Community in Indonesia (Ismail 
Fajrie Alatas, Princeton University Press, 2021).

2.	 Mosque and Imams; Everyday Islam in Eastern Indonesia (Kathryn M. Robinson, 
National University of Singapore Press, 2021).

Abstract

The local Islamic community in Indonesia is an important study of the two books 
that will be discussed in this review. Primarily, this review will describe the forms 
of religious authority whose existence cannot be separated from the Muslim 

community. The first book is entitled “What is Religious Authority? Cultivating Islamic 
Community in Indonesia” written by Ismail Fajrie Alatas. The second book was edited by 
Kathryn M. Robinson, entitled “Mosques and Imams; Everyday Islam in Eastern Indonesia.” 
Both of these books highlight the emerging religious authority in rural communities and 
both are based on the dynamics of Islam and local culture. In this case, Islamic leadership 
at the local level is still a crucial factor in understanding religious life. Not only that, it is 
also found in this book that the existence of religious authorities is recognized when they 
are able to be part of the solution to the socio-cultural and even political problems of the 
ummah. These two books are at the same time become important reflections for the state to 



94 |   Alanuari

understand religious life in terms of how the state should not only refer to religious leaders 
at the central level, but also involves religious authorities at the grass root level.

Keywords: religious authority, Islamic priest, local. 

Abstrak

Komunitas Islam lokal di Indonesia menjadi kajian penting dari dua buku yang akan 
dibahas dalam resensi ini. Utamanya, resensi ini akan menguraikan bentuk-bentuk otoritas 
agama yang keberadaannya tidak dapat dipisahkan dari komunitas muslim tersebut. Buku 
pertama berjudul “What is Religious Authority? Cultivating Islamic Community in Indonesia” 
ditulis oleh Ismail Fajrie Alatas. Buku kedua diedit oleh Kathryn M. Robinson, dengan 
judul “Mosques and Imams; Everyday Islam in Eastern Indonesia.” Kedua buku ini sama-
sama menyoroti otoritas agama yang muncul di masyarakat rural dan keduanya berbasis 
dinamika Islam dan budaya lokal. Dalam hal ini, kepemimpinan Islam di tingkat lokal 
masih menjadi faktor krusial untuk memahami bagaimana kehidupan beragama. Tidak 
hanya itu, ditemukan juga di buku ini bahwa otoritas agama diakui keberadaannya ketika 
mereka mampu menjadi bagian dari solusi persoalan sosial-budaya bahkan politik ummat. 
Kedua buku ini sekaligus menjadi refleksi penting bagi negara untuk memahami kehidupan 
beragama dalam hal bagaimana negara tidak hanya selalu merujuk pada pemimpin-
pemimpin agama di tingkat pusat namun, tak kalah penting melibatkan otoritas agama di 
tingkat masyarakat grass root.

Kata Kunci: otoritas agama, imam, lokal.

ملخص

تكون مجتمعات إسلامية محلية في إندونيسيا محور البحث المهم في كتابين ستتمّ مناقشهما هنا. 
وسيكون التحليل على الكتابين شارحا على عدة أشكال السلطة الدينية التي كان وجودها جزء 
لا يتجزأ من تلك المجتمعات الإسلامية. فالكتاب الأول عنوانه »ما هي السلطة الدينية؟ تنمية 
المجتمعات الإسلامية في إندونيسيا« لمؤلفه إسماعيل فجري العطاس. أما الكتاب الثاني فعنوانه 
»المساجد والأئمة: الإسلام كل يوم في شرق إندونيسيا« من تحرير كثرين م. روبينسون. يتحدث 
الديناميات  أساس  على  يكُتبان  و يفي  الر المجتمع  عند  تظهر  التي  الدينية  السلطة  الكتابان عن 
عاملا حاسما  المحلي  المستوي  عند  الإسلامية  القيادة  تزل  لم  هنا،  المحلية.  والثقافة  الإسلامية 
الدينية  السلطة  يمكن أن نجد  الكتابين  في هذين  فإن  الدينية. وليس هذا فقط،  الحياة  لفهم 
معتبرا وجودها حينما تستطيع أن تظهر كجواب وحلّ للمشاكل الإجتماعية والثقافية بل أيضا 
السياسية. كما أنهما انعكاس مهم لأصحاب القرار  من رجال الدولة لفهم الحياة الدينية حيث 
أن الدولة لم تلتفت فقط الى رجال الدين بالمستوى المركزي، و�لكن لا بد لها أن تهتم أيضا 

بأصحاب السلطات الدينية على المستوى المحلي التقليدي والمجتمع الشعبي.



95Islam Nusantara, Vol. III, No. I, January 2022   |

Artikel ini merupakan sebuah resensi yang membandingkan dua buku mengenai 
otoritas keagamaan lokal yang terbit pada 2021. Buku pertama berjudul What is Religious 
Authority? Cultivating Islamic Community in Indonesia, karya Ismail Fajrie Alatas yang 
merupakan assistant professor dalam bidang antropologi di New York University, Amerika. 
Melalui buku ini, Ismail berusaha mengupas secara mendalam mengenai bagaimana 
otoritas keagamaan berperan kuat di komunitas Muslim melalui pendekatan antropologis 
dan etnografis. Buku ini ditulis berdasarkan penelitian disertasinya dari tahun 2012 hingga 
2013. Lokus pada penelitian ini sendiri bertempat di Lamongan, Jawa Timur. Melalui 
penelitian mendalam yang kaya akan data etnografis dan sumber-sumber historis, buku 
ini layak dikatakan sebagai buku yang sangat penting dalam melihat lanskap otoritas 
keagamaan Islam berbasis akar rumput. Selain itu, salah satu hal yang menarik dari 
penelitian ini adalah bagaimana Ismail mengkaji seorang figur Ulama, Habib Luthfi bin 
Yahya tidak hanya dilihat sebagai tokoh agama namun juga dari perspektif antropologis-
etnografis berdasarkan realitas sosial. Dalam hal ini Ismail berusaha menyajikan Habib 
Luthfi sebagai tokoh masyarakat yang memiliki jejaring yang luas termasuk ke pemerintah, 
militer, bahkan ke pengusaha nonmuslim. Sehingga, melalui jejaring tersebut, dikatakan 
oleh Ismail, otoritas keagamaan Habib Luthfi terbangun dengan memberikan kontribusi 
dan solusi bagi persoalan ummat sehari-hari. Tidak hanya itu, otoritas keagamaannya 
diperkuat dengan kemampuannya menafsirkan mimpi.1 

Secara teoretis, Ismail menyuguhkan analisis mendalam di beberapa bab dalam 
bukunya. Salah satunya bagaimana dia mendefinisikan dan mengkaji ulang tentang 
konsep sunnah sebagai relasi masa lalu kenabian dengan masa kini. Selain itu poin penting 
lainnya adalah mengenai konsep jama’ah dan ummat dihubungkan dengan konteks lokal. 
Dia menyebut relasi-relasi tersebut, yang juga menjadi istilah kunci di dalam bukunya, 
dengan istilah articulatory labor yang dapat dimaknai sebagai proses “membangun 
ummat.” Tawaran ini tentu berbeda dengan konsep mainstream yang melihat Sunnah, 
Ummat, dan otoritas keagamaan hanya dari sudut pandang teologis dan Islam normatif. 
Buku ini sangat membantu untuk melihat kembali definisi dan konsepsi dalam memahami 
Islam, termasuk di dalamnya mengenai apa itu otoritas keagamaan. Dalam hal ini Ismail 
juga berusaha menyajikan urgensi memandang otoritas keagamaan dilihat dari realita 
sosiologis dan fakta historis dengan menggunakan pendekatan yang berbeda, bukan hanya 
sebagai suatu yang taken for granted. Argumen ini sekaligus dapat merefleksi model-model 
otoritas keagamaan terpusat yang terkadang abai terhadap signifikansi tokoh agama lokal 
dalam merawat dan membangun ummat dari akar rumput. Tokoh agama di tingkat lokal, 
berdasarkan temuan di dalam buku ini, justru memiliki peran sentral dalam merawat 
dan memberi makna dan manfaat bagi ummat. Melalui piranti ini juga, penerimaan dan 
pembenaran otoritas keagamaan seseorang dirasakan dan diakui keberadaannya.

Buku kedua, Mosques and Imams; Everyday Islam in Eastern Indonesia, ditulis oleh 
Kathryn M. Robinson, juga mengkaji otoritas keagamaan Islam dengan menangkap realitas 

1	  Lihat Ismail Fajrie Alatas, “Dreaming Saints: Exploratory Authority and Islamic Praxes of History 
in Central Java,” Journal of the Royal Anthropological Institute, 26, no.1 (Maret 2020): h. 11. Dalam artikel 
tersebut, Ismail mengkaji pimpinan tarekat ini sebagai penghubung masa kenabian ke masa kini. Salah satu cara 
menghubungkannya, Habib Luthfi menggunakan tafsir mimpi terutama ketika mimpi bertemu Nabi Muhammad 
kemudian dibentuk menjadi narasi Islam dan menyebar di kalangan komunitas muslim. Dari proses tersebut 
otoritas keagamaan Habib Luthfi terbentuk. 



96 |   Alanuari

sosial Islam lokal melalui peran seorang imam atau pemimpin agama di beberapa entitas 
lokal Indonesia bagian timur. Buku ini merupakan seri kompilasi editorial yang diedit 
oleh Kathryn M. Robinson. Di buku ini terdapat beberapa kontributor penting lainnya 
seperti Muhammad Adlin Sila yang menulis tentang figur Lebe di Bima, Nusa Tenggara 
Barat, Faried F. Saenong yang menulis tentang peran Imam Desa dalam resolusi konflik 
di Bantaeng, Sulawesi Selatan, dan Moh Yasir Alimi yang menulis tentang peran imam 
dalam ritual pernikahan di Bulukumba, Sulawesi Selatan. Kathryn M. Robinson sendiri 
menulis tentang peran seorang Imam Desa Bugis yang memiliki pengaruh signifikan dalam 
perubahan kehidupan sosial budaya di masyarakat Bugis, Sulawesi Selatan. Demikian juga 
Wahyuddin Halim yang mengkaji tentang bagaimana reproduksi imam dan perubahan 
peran imam dalam konteks komunitas muslim kontemporer di Wajo, Sulawesi Selatan. 
Tak kalah menarik, Eva F. Nisa juga memperkaya buku ini dari perspektif gender dengan 
mengkaji bagaimana negosiasi ruang masjid bagi otoritas keagamaan perempuan dilihat 
dari gerakan Islam salafi (salafi movement), melalui kehadiran aktivis salafi perempuan di 
masjid-masjid kampus di Makassar. 

Selain itu, Fhillip Winn menulis tentang keberadaan masjid dan komunitas Islam di 
Maluku Utara. Dalam hal ini Winn tidak berfokus secara langsung membahas bagaimana 
otoritas keagamaan, namun menganalisa bagaimana tradisi lokal Islam di Maluku dengan 
mengkaji keberadaan masjid dan tokoh agama. Terakhir, terdapat dua penulis yang juga 
turut berkontribusi penting dalam buku ini. Pertama, Stella Aleida Hutagalung yang secara 
spesifik membahas bagaimana peran Haji Badar Daeng Pawero. Haji Badar sendiri dikaji 
sebagai seorang imam Bugis yang mempertahankan syariat Islam dan Adat Bugis yang 
melebur dalam kehidupan masyarakat imigran Bugis di Kupang, Nusa Tenggara Timur. 
Kedua, Andrew McWilliam yang menarasikan bagaimana menjadi Muslim di Indonesia 
Timur dengan melihat konteks praktek Islam kontemporer. Pada tulisan terakhir ini, 
McWilliam memaparkan hasil penelitian etnografi terhadap komunitas Muslim Kota 
Kupang, Nusa Tenggara Timur. Dari semua tulisan dalam buku ini, terdapat satu aspek 
utama di antara aspek-aspek penting yang dibahas, yaitu bagaimana melihat kembali 
otoritas keagamaan yang muncul dari realitas kehidupan masyarakat akar rumput melalui 
peran tokoh agama lokal atau imam kampung.

Dua buku ini menghadirkan kajian etnografi dan antropologi Islam dalam konteks 
Islam lokal yang dikaji sebagai proses reproduksi komunitas muslim. Islam tidak dilihat 
sebagai elemen utama dalam kajian ini, melainkan pada aspek manusia dan komunitasnya 
atau seperti yang disebut Ismail sebagai “Ummat” termasuk di dalamnya figur dengan 
otoritas keagamaannya. Sementara, Kathryn menyebutnya sebagai Imam Kampung (village 
Imam). Secara konseptual, Ismail cenderung menggunakan apa yang dikemukakan oleh 
Hannah Arendt sebagai “labor” yang mengandung arti reproduksi daripada menggunakan 
istilah “work” yang bermakna selesainya pekerjaan.2 Dalam kaitannya dengan membangun 
komunitas muslim, Ismail menyebut terdapat dua hal penting yang perlu menjadi perhatian. 
Pertama, politik yaitu mencakup segala hal yang berkaitan dengan strategi tokoh agama yang 
mengklaim hubungannya dengan masa kenabian. Dalam hal ini Habib Luthfi merupakan 
seorang Habib atau keturunan Nabi baik dari jalur ayah maupun Ibunya. Ia dianggap 

2	  Ismail Fajrie Alatas, What Is Religious Authority? Cultivating Islamic Communities in Indonesia, (New 
Jersey: Princeton University Press, 2021), h. 5.



97Islam Nusantara, Vol. III, No. I, January 2022   |

sebagai salah satu tokoh otoritas keagamaan Islam dan diakui sebagai penghubung masa 
kini dengan masa kenabian. Kedua, infrastruktur yaitu sarana dan prasarana fisik maupun 
non-fisik. Melalui infrastruktur ini, “Sunnah” dimungkinkan mengalami transmisi, 
transformasi, dan bahkan berubah menyesuaikan konteks lokal. Salah satu poin penting 
mengenai Islam lokal adalah bagaimana Ismail menganalisis figur Habib Luthfi tidak hanya 
sebagai keturunan Nabi, tapi yang menjadi signifikan juga adalah bagaimana pengalaman 
Habib Luthfi berguru kepada kyai-kyai kampung seperti Muhammad Bajuri (Indramayu, 
Jawa Barat), Said b. Armiya (Tegal, Jawa Tengah), Abdullah Hadziq (Jepara, Jawa Tengah), 
Ahmad Bafaqih (Yogyakarta), Dimyati Kedawung (Comal, Jawa Tengah) dan yang lainnya. 
Pengalaman ini memberikan ruang bagi Habib Luthfi bersentuhan dengan warna Islam 
tradisional Jawa sehingga berpengaruh pada bagaimana Ia membangun ummat dan 
komunitas Muslim.

Pengalaman praktis Habib Luthfi dalam kehidupan sosial budaya lokal memiliki 
kemiripan dengan apa yang menjadi gagasan penting buku “Mosques and the Imams” yaitu 
mengenai peran krusial imam kampung dalam berbagai aspek sosial budaya dan agama di 
masyarakatnya. Di dalam buku tersebut, pembahasan imam kampung tidak hanya menjadi 
rujukan utama dalam hal ritual agama Islam, namun mereka juga memiliki peran penting 
dalam persoalan sosial, budaya, adat dan hukum.

Pada setiap bab di buku ini, pembaca diajak untuk memahami kajian etnografis secara 
mendetail dengan studi kasus yang berbeda namun memiliki pertalian yang sama mengenai 
otoritas keagamaan. Penulis pertama, Adlin Sila, mencoba mengkaji peran Lebe/Imam 
masjid yang berada di bawah administrasi kesultanan atau disebut juga masjid kesultanan. 
Otoritas keagamaan terbentuk melalui peran Lebe. Otoritas Lebe memanifestasikan praktek 
kolektif (collective practice) di Bima yang dianggap sebagai simbol negosiasi perebutan 
otoritas keagamaan yang muncul akibat perbedaan cara beribadah dalam Islam.3 Selain 
berperan sebagai negosiator perbedaan ibadah di dalam masjid, Lebe juga berperan 
sebagai tokoh penting dalam melestarikan dan menjaga budaya dan tradisi lokal seperti 
dalam hal pengobatan traisional dan ritual-ritual yang melibatkan aspek mistis yang telah 
berbentuk sinkretis dengan Islam.4 Demikian juga Yasir Alimi yang mengungkap peran 
Imam di kalangan masyarakat Bugis Makassar khusus dalam rangkaian ritual pernikahan. 
Walaupun mendapat tantangan dari kalangan Islam reformis, Alimi mengatakan otoritas 
keagamaan Imam masih diakui dalam mempertahankan aspek tradisional dalam ritual 
pernikahan. 

Mengkaji komunitas Muslim lokal di Sorowako, Sulawesi Selatan, Kathryn Robinson 
mengulas otoritas keagamaan Imam kampung yang masih menjadi rujukan utama dalam 
hal ritual keagamaan. Imam Kampung memegang peranan penting memberikan bimbingan 

3	 Adlin Sila menyebut, perbedaan mencolok muncul dari kalangan Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah di 
Bima, NTT misalnya soal pembacaan Bismillah Ar-Rahman Ar-Rahim dengan mengeraskan suara dan pembacaan 
Doa Kunut pada saat Shalat Subuh. Bahkan yang cukup menarik, di salah satu masjid kesultanan, ritual shalat 
Tarawih bulan Ramadhan diadakan dua sesi yaitu sesi pertama Shalat Tarawih versi 8 Rakaat dan dilanjutkan 
pelaksanaan Shalat Tarawih versi 20 Rakaat dengan imam yang berbeda. Lihat Muhammad Adlin Sila, Revisiting 
Nu-Muhammadiyah in Indonesia: The accommodation of Islamic reformism in Bima. Indonesia and the Malay 
World, 48, no. 142 (Oktober 2020): h. 304-322.

4	  Kathryn M. Robinson (Ed.), Mosques and Imams: Everyday Islam in Eastern Indonesia, (Singapura; NUS 
Press, 2021), h. 33.



98 |   Alanuari

agama walaupun otoritas tersebut sedang dihadapkan dengan perubahan sosial budaya 
di komunitas lokal disebabkan oleh modernisasi yang ditandai tumbuhnya perusahaan-
perusahaan tambang di sekitar kampung Sorowako.5 Tantangan modernisasi semakin 
tampak jelas bagi otoritas keagamaan tradisional dari apa yang ditemukan oleh Eva F. Nisa. 
Tumbuhnya gerakan salafi atau komunitas Hijrah di masjid-masjid kampus di Makassar 
memperlebar ruang kontestasi otoritas keagamaan dengan melibatkan otoritas keagamaan 
perempuan. Ini menjadi catatan penting untuk menandai perubahan konteks otoritas 
keagamaan. Uniknya, tantangan bagi otoritas keagamaan tradisional tidak begitu berarti 
ketika dihadapkan dengan kondisi umat Islam sebagai minoritas. Temuan ini didukung 
oleh Stella A. Hutagalung yang meneliti keberadaan komunitas muslim tradisional di 
tengah-tengah keberadaan komunitas mayoritas Kristen di Kupang, Nusa Tenggara Timur. 
Otoritas Imam Kampung Oesapa di NTT ini menjadi kunci bagaimana komunitas kecil ini 
bisa bertahan. Selain otoritas keagamaan, identitas budaya lokal sebagai orang Bugis juga 
menjadi faktor penting untuk memperkuat soliditas komunitas ini. 

Tulisan terakhir di buku ini memperkuat temuan adanya tantangan baru otoritas 
keagamaan tradisional dihadapkan dengan ide “pembaharuan Islam.” McWilliam sepertinya 
ingin mengingatkan akan adanya kontestasi yang lebih luas saat ini dan di masa yang akan 
datang tentang adanya semacam kompetisi perebutan ruang publik dalam hubungannya 
dengan proses Islamisasi. Temuan dari Indonesia Timur ini juga menjadi penanda 
bahwa tantangan tersebut merupakan bagian dari meluasnya pengaruh demokratisasi di 
Indonesia. Munculnya gerakan-gerakan baru dalam bingkai golongan reformis membuka 
ruang kompetisi otoritas keagamaan yang sebelumnya otoritas keagamaan dipegang oleh 
golongan tradisional kultural. McWilliam juga mengulas faktor penting dalam melihat 
perkembangan otoritas keagamaan yaitu soal ekspansi globalisasi dan menguatnya peran 
media sosial hingga ke pelosok-pelosok Indonesia. 

Pertanyaan yang muncul lagi kemudian adalah soal apa itu otoritas keagamaan? otoritas 
keagamaan seperti apa yang dapat diterima di masyarakat akar rumput? Apa sarana dan 
infrasruktur yang digunakan oleh “figur” agar otoritas keagamaannya dapat diterima? 
Refleksi yang bisa diperoleh dari dua buku ini barangkali adalah bagaimana otoritas 
keagamaan tampak tidak hanya sekadar berperan sebagai organisasi institusional seperti 
di organisasi Ulama (Mejelis Ulama Indonesia) atau tidak hanya dilihat dari kemampuan 
intelektual keagamaan. Dua buku ini berhasil menunjukkan bagaimana otoritas keagamaan 
juga tampak dari realitas sosiologis yang partikular seperti pada lokus pedesaan, regional, 
dan, seperti yang dijelaskan oleh Ismail, otoritas keagamaan tampak pada bagaimana figur 
atau tokoh agama merawat, mengayomi, dan membangun ummat. 

Sebagian kalangan seringkali berpendapat bahwa alasan kebutuhan akan otoritas 
keagamaan adalah karena masyarakat membutuhkan legitimasi atas apa yang mereka 
yakini. Namun demikian Islam sendiri sebagai sistem kepercayaan muncul sebagai bagian 
dari ekspresi publik. Bagaimana caranya? Untuk menjawab pertanyaan tersebut, argumen 
Saba Mahmood dapat membantu untuk melihat bagaimana agama menjadi aspek integral 
dari ekspresi publik. Menurut Mahmood, seorang ahli teori postmodern, apa yang disebut 
“subyek” dibentuk oleh struktur otoritas sosial dalam kode etik moral. Dia menjelaskan 
“etika positif ” di mana gerakan, gaya, dan ekspresi formal tertentu menjadi ciri hubungan 

5	  Robinson (Ed.), Mosques and Imams, h. 83.



99Islam Nusantara, Vol. III, No. I, January 2022   |

seseorang dengan norma moral. Atribut kesalehan merupakan sarana yang diperlukan 
untuk memahami jenis hubungan yang dibangun dengan diri sendiri dan struktur otoritas 
sosial, dan antara apa yang ada dan apa yang diinginkan.6 Ia menambahkan, terdapat 
hubungan antara otoritas sosial dan kebebasan individu dalam konteks dan pemahaman 
sejarah tertentu. Pertanyaannya adalah dari mana otoritas sosial itu berasal? Mempelajari 
etnografi di Mesir, Mahmood menemukan bahwa reinterpretasi kewajiban agama bahkan 
oleh daiyat atau ulama perempuan dapat membangun praktik kesalehan. Pengetahuan 
agama daiyat, dapat menumbuhkan legitimasi otoritas sosial. Secara signifikan, kebebasan 
individu dapat ditentukan oleh otoritas sosial yang disebut Foucault sebagai relasi kekuasaan. 
Ia berpendapat bahwa kesadaran individu dihasilkan oleh relasi.7 Menggunakan konteks 
yang berbeda, Noorhaidi mengemukakan argumennya untuk memikirkan kembali batas 
antara privat dan publik. Ia tampaknya menempatkan otoritas keagamaan sebagai bagian 
dari cakupan Islam publik yang lebih luas.8 Pendeknya, otoritas agama menempatkan 
subjek individu untuk mengekspresikan kesalehan dan ketakwaan di wilayah publik. 
Dapat dikatakan bahwa otoritas keagamaan dapat dibentuk melalui relasi yang diciptakan 
melalui ruang publik baik secara offline maupun online. 

Dalam hubungannya dengan media baru untuk mengekspresikan otoritas keagamaan, 
Greg Fealy mengungkap temuan yang cukup akurat mengenai meluasnya penggunaan 
simbol-simbol Islam seperti pakaian, masjid, dan selebriti televisi di ruang publik yang 
mewarnai tren kesalehan.9 Bahkan, tren tersebut tidak hanya diinterpretasi sebagai 
kesadaran beragama, namun penggunaan simbol-simbol Islam, dipertegas oleh Fealy, 
juga sebagai bentuk komodifikasi agama dan bahkan menjadi bagian penting dari aktifitas 
ekonomi dan bisnis. Temuan-temuan mengenai perubahan dalam lanskap otoritas agama 
sayangnya tidak begitu dilirik di buku yang ditulis Ismail, dan juga hanya menjadi bahasan 
parsial dalam buku Kathryn Robinson. Padahal, topik ini sedang menjadi fenomenal dan 
tren dalam potret kehidupan beragama di Indonesia.10 Sehingga agak sulit menemukan 
jawaban di kedua buku ini, karena mungkin bukan menjadi isu utama, mengenai bagaimana 
otoritas keagamaan terbentuk melalui media-media baru? 

Banyak pengamat telah membahas bentuk-bentuk baru otoritas keagamaan yang 
muncul dari meningkatnya penggunaan media-media baru, misalnya Eikelman dan 
Anderson,11 Turner,12 dan Saat dan Burhani.13 Penggunaan media baru seperti media 
online (majalah online, youtube, dan website pribadi) dan media sosial (Facebook, Twitter, 
dan Instagram) sebagai ruang publik melahirkan figur dan idola baru bagi, terutama, 

6	  Saba Mahmood, Politics of Piety, (United of Kingdom: Princeton University Press, 2005), h. 120.
7	  Mahmood, Politics of Piety, h. 17.
8	  Noorhaidi Hasan, The Making of Public Islam: Piety, Agency, and Commodification on the Landscape of 

the Indonesian Public Sphere, Contemporary Islam, 3, no. 3, (Oktober 2009): h. 238.
9	  Greg Fealy, Consuming Islam: Commodified Religion and Aspirational Pietism in Contemporary 

Indonesia, in Expressing Islam, (ISEAS Publishing, 2008), h. 15-39.
10	  Eileen Barker, Crossing the Boundary: New Challenges to Religious Authority and Control as a Consequence 

of Access to the Internet, In Religion and cyberspace, (Routledge, 2005), h. 72-90.
11	  Eickelman dan Anderson, New media in the Muslim world: The Emerging Public Sphere. (Bloomington: 

Indiana University Press, 2003), h. 5.
12	  Bryan S. Turner, “Religious Authority and The New Media,” Theory, Culture & Society, 24, no. 2, (Maret 

2007): h. 120.
13	  Saat dan Burhani (Eds.), The New Santri: Challenges to Traditional Religious Authority in Indonesia. 

(Singapura: ISEAS-Yusof Ishak Institute, 2020), h. 3.



100 |   Alanuari

kalangan milenial, yang muncul dengan tampilan yang berbeda dari tokoh agama 
tradisional. Sebut saja misalnya Hanan Attaki, yang berafiliasi dengan Gerakan Pemuda 
Hijrah, tampil sebagai Ustadz kekinian yang menjadi idola bagi kalangan anak muda di 
Bandung.14 Aspek emosional yang dilibatkan oleh Hanan Attaki adalah dengan bacaan Al-
Qur’an dan ceramah-ceramahnya yang berupaya masuk ke dunia anak muda. Ini tentunya 
agak berbeda dengan apa yang kita lihat dari model tradisional yang lebih menekankan 
pada penguatan pengetahuan keagamaan. Model seperti ini dapat ditemukan pada proses 
pembelajaran kitab-kitab klasik di pesantren tradisional. 

Contoh bentuk baru dalam otoritas keagamaan yang serupa juga dapat ditemukan dari 
sosok Felix Siaw. Seorang muallaf yang tergolong baru dalam hal pengetahuan keagamaan 
ini bahkan bisa mencuri perhatian publik di media sosial. Felix Siaw saat ini memiliki 
pengikut akun Tweeternya di atas 3 juta. Satu hal yang luar biasa terutama soal bagaimana 
melihat pendakwah baru namun memiliki pengaruh yang cukup besar dalam lanskap 
otoritas keagamaan. Pengaruh sosok pendakwah muallaf Tionghoa seperti Koko Liem dan 
Felix Siaw tidak hanya dapat dinarasikan sebagai dampak paradoks komodifikasi agama 
yang mempromosikan Islam konservatif,15 namun munculnya pendakwah baru ini juga 
berdampak pada penguatan model baru otoritas keagamaan.16 Sehingga, yang perlu dicatat 
adalah bagaimana, tidak hanya, membaca realitas sosial baik di dunia nyata, namun juga 
ruang publik di dunia maya.

Kathryn sebenarnya telah mengulas persoalan munculnya bentuk-bentuk baru otoritas 
keagamaan bertalian dengan keberadaan jejaring intelektual Islam yang menyebar di 
wilayah Islam Indonesia Timur. Pola ini tentu berbeda dengan model otoritas keagamaan 
tradisional yang berpusat pada lokus pedesaan yang dipegang oleh para Kyai atau Imam 
kampung. Lebih lanjut, Halim menjelaskan bahwa jejaring ini terbentuk melalui adanya 
pendidikan formal keagamaan seperti dalam studi kasusnya tentang pembentukan 
pendakwah dan imam masjid lewat jejaring penghafal Al-Qur’an. Untuk memperkuat 
analisisnya, Kathryn mengatakan:

“The increasing importance of these networks of formal religious education is giving 
rise to new forms of religious authority grounded in formal education, rather than more 
customary forms such as inherited authority. The emerging new forms of religious authority 
of pesantren-educated imams challenge the pre-eminence of the traditional village imams in 
their communities.”17

Diskusi ini akan menarik terutama soal bagaimana perubahan makna santri dalam 
isu-isu kontemporer termasuk di dalamnya soal peran media. Namun, kajian antropologi 
dan etnografi ini tidak secara spesifik membahas pengaruh media baru dalam melihat 
perubahan dan transformasi kajian otoritas keagamaan. 

Begitu juga dengan buku “What is Religious Authority,” pembahasan tentang media 
baru hanya mendapat porsi yang sekadar komplementer. Ismail menjelaskan peran 

14	  Saat dan Burhani, The New Santri, h. 57.
15	 Siew-Min Sai dan Chang-you hoon (Ed), The Hybrid Performance of Chinese Muslim Preachers, Chinese 

Indonesians Reassessed: History, Religion and Belonging, (New York: Routledge: 2013), h. 179.
16	 Arifianto, “Rising Islamism and The Struggle for Islamic Authority in Post-Reformasi Indonesia,” TRaNS: 

Trans-Regional and-National Studies of Southeast Asia, 8, no. 1, (Mei 2020): h. 37-50.
17	  Robinson (Ed.), Mosques and Imams, h. 16.



101Islam Nusantara, Vol. III, No. I, January 2022   |

infrastruktur media baru ini adalah semata-mata untuk memperkuat hubungan jamaah 
dengan sosok Habib Luthfi sebagai guru spiritual. Dengan kata lain media sosial, dalam 
studi kasus otoritas Habib Luthfi, berfungsi hanya untuk meneruskan otoritas keagamaan 
yang terlihat di dunia nyata (offline). Di bagian akhir buku ini, Ismail mencoba menggali 
persepsi jamaah Habib Luthfi tentang fungsi infrastruktur baru ini. Dijelaskan bahwa media 
sosial resmi Habib Luhfi dimanfaatkan untuk mendiseminasi ceramah-ceramahnya.18

 Kajian mengenai otoritas agama telah dilakukan oleh para sarjana melalui pendekatan-
pendekatan sosial antropologi pada aspek institusional. Nico Kaptein, misalnya, dengan 
jelas mengkonsepsikan otoritas agama di Indonesia dikaitkan dengan adanya organisasi 
ulama yang mengeluarkan fatwa.19 Namun belum banyak yang mengkaji realitas sosiologis 
mengenai bagaimana otoritas agama terbentuk di level akar rumput seperti yang telah 
dilakukan oleh Islmail Fajrie Alatas dan Kathryn M. Robinson beserta penulis-penulis 
kontributif di dalam buku yang Ia edit. Dua buku ini memperlihatkan otoritas keagamaan 
yang diakui keberadaannya secara signifikan melalui pendekatan spektrum masyarakat 
sipil (civil society) yang bersifat independen dari aspek dan peran negara. Organisasi Islam 
berbasis masyarakat sipil seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah misalnya 
telah diakui memiliki peran yang krusial dalam mengkonstruk otoritas keagamaan 
sehingga menjadi rujukan yang dominan di masyarakat rural maupun urban. Kedua buku 
yang diresensi ini memiliki irisan yang kuat dengan peran sipil NU dan Muhammadiyah 
di masyarakat akar rumput.

Namun negara perlu memberi perhatian pada aspek sipil ini, sehingga negara tidak 
bisa hanya mengandalkan otoritas keagamaan yang bersifat kelembagaan dan yang bersifat 
tunggal karena pada dasarnya bahwa otoritas keagamaan begitu beragam. Kedua buku ini 
dibutuhkan untuk melihat realitas sosial yang berbeda mengenai bagaimana dinamika 
otoritas keagamaan dengan memahami apa yang terjadi di masyarakat akar rumput. 
Sehingga, dari kedua buku ini, penting sekali “turun gunung” melibatkan tokoh-tokoh 
lokal yang lebih memahami realitas ke-ummat-an daripada hanya sekadar mengikutkan 
tokoh dan pimpinan pusat dalam mengambil kebijakan dan regulasi mengenai kehidupan 
beragama.

18	  Ismail Fajrie Alatas, What Is Religious Authority?, h. 146.
19	  Nico J. Kaptein, “The Voice of the Ulamâ’: Fatwas and Religious Authority in Indonesia,” Éditions de l’École 

des hautes études en sciences sociales, no. 125, (Januari-Maret 2004): h. 116.



102 |   Alanuari

Daftar Pustaka

Alatas, I. F.  What Is Religious Authority? Cultivating Islamic Communities in Indonesia. 
Princeton University Press, 2021.

Alatas, I. F. Dreaming saints: exploratory authority and Islamic praxes of history in Central 
Java. Journal of the Royal Anthropological Institute, 26, no. 1 (2020) h. 67-85.

Arifianto, A. R. “Rising Islamism and The Struggle for Islamic Authority in Post-Reformasi 
Indonesia,”  TRaNS: Trans-Regional and-National Studies of Southeast Asia,  8, no. 1, 
(Mei 2020): h. 37-50.

Eickelman, D. F., & Anderson, J. W. New media in the Muslim world: The emerging public 
sphere. Indiana University Press, 2003.

Fealy, G. Consuming Islam: Commodified Religion and Aspirational Pietism in 
Contemporary Indonesia. In Expressing Islam. ISEAS Publishing, 2008.

Hasan, Noorhaidi The Making of Public Islam: Piety, Agency, and Commodification on 
the Landscape of the Indonesian Public Sphere, Contemporary Islam, 3, no. 3, (Oktober 
2009): h. 238.

Kaptein, N. J. The voice of the ulamâ’: fatwas and religious authority in Indonesia, Éditions 
de l’École des hautes études en sciences sociales no. 125, (2004) p. 115-130.

Mahmood, S. Politics of piety. Princeton University Press, 2005.

Robinson, Kathryn M. Mosques and Imams: Everyday Islam in Eastern Indonesia: 
Singapore: NUS Press, 2021.

Saat, N., & Burhani, A. N. (Eds.).  The New Santri: Challenges to Traditional Religious 
Authority in Indonesia. ISEAS-Yusof Ishak Institute, 2020.

Sai, Siew-Min and Hoon, Chang-You (Ed). The Hybrid Performance of Chinese Muslim 
Preachers, Chinese Indonesians Reassessed: History, Religion and Belonging, New York: 
Routledge, 2013.

Turner, Bryan S. “Religious Authority and The New Media,” Theory, Culture & Society, 24, 
no. 2, (Maret 2007): h. 120.



103Islam Nusantara, Vol. III, No. I, January 2022   |



104

Author Guideline 

Islam Nusantara Journal for the Study of Islamic History and Culture facilitates 
publication of article and book review on study of Islam, Muslim culture, social and 
politics in Southeast Asia (Nusantara) and beyond. It is published twice a year and 

written in Indonesia, English and Arabic. It aims to present academic insight of social 
and cultural complexity of Muslim world in Southeast Asia under the frame of dialectic 
between Islam and local culture or cultural realities. 

The journal invites scholars and experts working in various disciplines in the Islamic 
studies, humanities and social sciences. Articles should be original, research-based, 
unpublished and not under review for possible publication in other journals. All submitted 
papers are subject to review of the editors, editorial board, and blind reviewers. 

Papers submitted for publication must conform to the following guidelines:

1.	 Papers must be typed in one-half spaced on A4-paper size;
2.	 Papers’ length is about 8,000-10,000 words;
3.	 All submission must include a 200-300 word abstract;
4.	 Full name(s) of the author(s) must be stated, along with his/her/their institution 

and complete e-mail address;
5.	 All submission should be in Microsoft Word, RTF, or WordPerfect document file 

format;
6.	 Arabic words should be transliterated according to the style of ‘Islam Nusantara 

Studies’;
7.	 Bibliographical reference must be noted in footnote and bibliography according 

to ‘Islam Nusantara Studies’ style.ain.



105

Examples of footnote style:
1Ryan Sugiarto, Psikologi Raos: Saintifikasi Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram, (Yo-

gyakarta: Pustaka Ifada, 2015), p. 139.
2Nur Syam, Tarekat Petani: Fenomena Tarekat Syattariyah Lokal, (Yogyakarta: LkiS, 

2013), p. 164.
3Syam, Tarekat Petani, p. 173.
4Ubaidillah Achmad dan Yuliyatun Tajuddin, Suluk Kiai Cebolek Dalam Konflik Keber-

agamaan dan Kearifan Lokal, (Jakarta: Prenada, 2014), p. 140.
5Nur Syam, Tarekat Petani, p. 99.
6M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, vol. 14 (Bandung: Lentera Hati, 2013), p. 167. 
7Deny Hamdani, “Cultural System of Cirebonese People: Tradition of Maulidan in the 

Kanoman Kraton,” Indonesian Journal of Social Sciences 4, no. 1 (January-June 2012): p.12.  
8Hamdani, “Cultural System of Cirebonese People,” p. 14.
9Deny Hamdani, “Raison de’etre of Islam Nusantara,” The Jakarta Post,  06 Agustus 2015, 

p. 5. 
10Azyumardi Azra, “Islam di “Negeri Bawah Angin” dalam Masa Perdagangan,” Studia 

Islamika 3,  no. 2 (1996): h. 191-221, review buku Anthony Reid, Southeast Asia in the Age 
of Commerce (New Haven: Yale University Press, 1988).

Example of Bibliography

Suaedy, Ahmad. Gus Dur, Islam Nusantara dan Kewarganegaraan Bineka: Penyelesaian 
Konflik Aceh dan Papua 1999-2001. Jakarta: Gramedia, 2018.

Madjid, M. Dien dan Wahyudi, Johan.  Ilmu Sejarah: Sebuah Pengantar. Jakarta: Prenada 
Media Group, 2014. 

Banawiratma, JB. dkk., Dialog Antarumat Beragama: Gagasan dan Praktik di Indonesia. 
Bandung: Mizan Media Utama, 2010.

Sejarah Melayu/Malay Annals. Kuala Lumpur, Oxford University Press, 1970.

Tim Forza Pesantren. Ijtihad Politik Islam Nusantara:Membumikan Fiqih Siyasah Melalui 
Pendekatan Maqasid asy-Syari’ah.  Kediri, Lirboyo Press, 2015. 

Mastuki dan El-Saha, M. Ishom, ed. Intelektualisme Pesantren: Potret Tokoh dan Cakrawala 
Pemikiran di Era Pertumbuhan Pesantren. Jakarta: Diva Pustaka, 2003.

Suriasumantri, Jujun S. Ilmu Dalam Perspektif: Sebuah Kumpulan Karangan Tentang 
Hakekat Ilmu, Cet. XII. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2012. 



106

Simuh. Sufisme Jawa: transformasi tasawuf Islam ke mistik Jawa. Yogyakarta: Yayasan 
Bentang Budaya, 1995. Reprint, Yogyakarta: Narasi, 2016.

Muhajir, Afifuddin, “Islam Nusantara untuk Peradaban Indonesia dan Dunia.” Dalam 
Akhmad Sahal dan Munawir Aziz, ed. Islam Nusantara: Dari Ushul Fiqh Hingga Konsep 
Historis. Bandung: Mizan Pustaka, 2015. 

Islam, Adib Misbahul. “Nazam Tarekat: Perlawanan Kiai Ahmad ar-Rifa’i terhadap 
Birokrasi.”  Dalam  Islam Nusantara Past and Present:Proceeding of International 
Conference on Islam Nusantara (ICON) 2014. Jakarta: Pusmabit, 2014: h. 55-73. 

Affan, Heyder. “Polemik di balik istiIah ‘Islam Nusantara.” Artikel diakses pada 22 Juni 2015 
dari http://www.bbc.com/indonesia/berita_indonesia/2015/06/150614_indonesia_
islam_nusantara 

Malikov, Azim. “Islam: Saints and Sacred Geographies.” Dalam Suad Joseph, ed. Encyclopedia 
of Women and Islamic Cultures, vol. V. Leiden: Brill, 2007: h. 223-225.

Hamdani, Deny. “Raison de’etre of Islam Nusantara.” The Jakarta Post,  06 Agustus 2015. 

“Batunaga, Bagian dari situs lebih luas,” Pikiran Rakyat, 16 Mei 2014.

Hamdani, Deny. “Cultural System of Cirebonese People: Tradition of Maulidan in the 
Kanoman Kraton.” Indonesian Journal of Social Sciences 4, no. 1 (January-June 2012): 
h.12.  

Hosen, Nadirsyah. “Islam Nusantara: Islam Lokal yang Menuju Islam Global?” Gatra, 2 
Maret 2016, h. 60. 

El-Mawa, Mahrus. “Syattariyah wa Muhammadiyah: Suntingan Teks, Terjemahan dan 
Analisis Karakteristik Syatariyah di Keraton Kaprabonan Cirebon Pada Akhir Abad 
ke-19.” Disertasi S3 Fakultas Ilmu Pengetahuan Budaya, Universitas Indonesia, 2015. 

Azra, Azyumardi. “Islam di “Negeri Bawah Angin” dalam Masa Perdagangan.” Studia 
Islamika 3,  no. 2 (1996): h. 191-221. Review buku Anthony Reid, Southeast Asia in the 
Age of Commerce. New Haven: Yale University Press, 1988. 

Taimiyya, Ibnu. Minhaj as-Sunnah an-Nabawiy. T.tp.: Darul Urubiyya, 1962. 

Dawud, Abu. Sunan.  Kairo: T.pn., 1951. 

Bajuri, Ibrahim. Hasyiah al-Bajuri ‘ala Matn al-Burdah. Bandung: Darul Ma’arif, t.t.



107

Guidelines for Book Reviews

Please include, at the beginning of the review:
1.	 Author, Title, Place, Publisher, Date, number of pages, ISBN E.g., Turabian, Kate 

L. A Manual for Writers of Term Papers, Theses, and Dissertations. Sixth edition. 
Chicago and London: University of Chicago Press, 1996. 308 + ix pp. ISBN: 0-226-
81627-3.

2.	 The review should begin with a brief overall description of the book.
3.	 Matters that may be considered in the body of the review include:
4.	 The average review should be about 1500 words long. The name, affiliation and email 

address of the reviewer should appear at the end of the review.
The strengths and weaknesses of the book.
Comments on the author’s style and presentation.
Whether or not the author’s aims have been met.
Errors (typographical or other) and usefulness of indices.
Who would the book be useful to?
Would you recommend it for purchase?

5.	 The preferred format for submissions is MS-Word.



108

Volume III | E-ISSN 2722-8975

Fakultas Islam Nusantara
Universitas Nahdlatul Ulama Indonesia
Jakarta


