Volume III, Number [, January 2022 E-ISSN 2722-8975

| m nus

Journal for the Study of Tslamic History and Culture

Theology of Culture in Muslim Southeast Asia

Engaging Contemporary Challenges
Azhar Ibrahim

Islam Nusantara and the Challenges of Political Islam
in the Contemporary World: Emphasizing the views of
Abdurrahman Wahid

Mahmoodreza Esfandiar

Arkeologi Islam Nusantara: Kebudayaan Materi untuk

Kehidupan Masa Kini dan Masa Nanti
Ali Akbar

Rempah dan Kosmopolitanisme Islam: Koneksi
Spiritual-Intelektual Palembang, Banten dan Demak

dibalik Perdagangan Global Abad XV - XVI
Johan Wahyudi dan Ahmad Suaedy

BB 3l § 1 gl M Osnte e gt 3 (sl S
M. Hirreche Baghdad )

Book Review

Otoritas Agama dari Akar Rumput Islam Indonesia
Alanuari

—— Fakultas Islam Nusantara ——
Universitas Nahdlatul Ulama Indonesia




ii



| Volume III, Number I, January 2022 | E-ISSN 2722-8975

Lalam

Journal for the Study of Tslamic History and Culture

Theology of Culture in Muslim Southeast Asia

Engaging Contemporary Challenges
Azhar Ibrahim

Islam Nusantara and the Challenges of Political Islam
in the Contemporary World: Emphasizing the views of
Abdurrahman Wahid

Mahmoodreza Esfandiar

Arkeologi Islam Nusantara: Kebudayaan Materi untuk

Kehidupan Masa Kini dan Masa Nanti
Ali Akbar

Rempah dan Kosmopolitanisme Islam: Koneksi
Spiritual-Intelektual Palembang, Banten dan Demak
dibalik Perdagangan Global Abad XV - XVI
Johan Wahyudi dan Ahmad Suaedy

QJL 3;‘} P39 3&) d}«ﬁ}t “L-sw“}ﬁ @J&ﬁ L} Lﬁvé‘;’”
M. Hirreche Baghdad T

Book Review

Otoritas Agama dari Akar Rumput Islam Indonesia
Alanuari



iv






vi

Journal for the Study of Islamic History and Culture

| Volume III, Number I, January 2022 |

EDITOR-IN-CHIEF
Ahmad Suaedy, (Scopus ID: 56419869500) Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta

MANAGING EDITOR
Ngatawi El-Zastrow, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta

INTERNATIONAL EDITORIAL BOARD

Said Aqil Siradj, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta

Robert W. Hefner, (Scopus ID: 36856758800) Boston University, Boston USA
Okamoto Masaaki, (Scopus ID: 57191206120), Kyoto University, Kyoto Japan
Dien Madjid, State Islamic University Syarif Hidayatullah Jakarta, Jakarta
Endang Turmudezi, Indonesian Institute of Sciences (LIPI)

Alwi A. Shihab, Indonesian Muslim Intellectual and expert on Middle East Studies and Muslim Civilization

James Bourk Hoesterey, Emory University, Atlanta GA, USA

Hisanori Kato, (Scopus ID: 55996362300), Chuo University, Tokyo Japan

Abdul Mogsith, State Islamic University Syarif Hidayatullah Jakarta, Jakarta

Sahiron Syamsuddin , (Scopus ID: 55996362300) State Islamic University Sunan Kalijaga, Yogyakarta
Muhammad Ishom, State Islamic University Sultan Maulana Hasanuddin, Banten

Azhar Ibrahim, (Scopus ID: 7202979037) National University of Singapore, Singapore

ADVISORY EDITOR:
Hamdani, (Scopus ID: 57200648495) Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta

EDITORIAL BOARD:

Maria Ulfah, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta

Ulil Abshar Abdalla, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta

Syamsul Hadi, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta

Ali Abdillah, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta

Ayatullah, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta

Ulil Abshar, State Islamic University Syarif Hidayatullah, Jakarta

Ahmad Ginandjar Sya’ban, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta

Idris Masudi, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta

Fariz Alnizar, (Scopus ID: 57217221166 ) Nahdlatul Ulama Indonesia University (UNUSIA), Indonesia



PEER REVIEWERS

Gusti Asnan, Andalas University, Padang

James B. Hoesterey, Emory University Atlanta
Ahmad Ginandjar Sya'ban, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta
Ulinnuha, Faculty of Islam Nusantara UNUSIA, Jakarta

Syafiq Hasyim, Indonesian International Islamic University

()

*/

UNUSIA

ISLAM NUSANTARA: Journal for the Study of
Islamic History and Culture facilitates the publication
of article and book review on study of Islam, Muslim
culture, social, politics and history in Southeast Asia
(Nusantara) and beyond. It is published twice a year
and written in Indonesia, English and Arabic. It aims
to present academic insight of social and cultural
complexity of Muslim world in Southeast Asia under
the frame of dialectic between Islam and local culture
or cultural realities.

The journal invites scholars and experts working in
various disciplines in Islamic studies, humanities, and
social sciences. Articles should be original, research-
based, unpublished and not under review for possible
publication in other journals. All submitted papers are
subject to a review of the editors, editorial board, and
blind reviewers.

EDITORIAL JOURNAL
Gedung Kampus UNUSIA Lantai 2
JI. Taman Amir Hamzah No. 5 Jakarta Pusat 10430

E-mail : Islamnusantarajournal@unusia.ac.id or
Journalofislamnusantara@gmail.com

Website : http://journal. unusia.ac.id/index.php/
ISLAMNUSANTARA/about



Table of Contents

Articles

21

37

57

75

Theology of Culture in Muslim Southeast Asia
Engaging Contemporary Challenges
Azhar Ibrahim

Islam Nusantara and the Challenges of Political
Islam in the Contemporary World: Emphasizing
the views of Abdurrahman Wahid

Mahmoodreza Esfandiar

Arkeologi Islam Nusantara: Kebudayaan Materi
untuk Kehidupan Masa Kini dan Masa Nanti
Ali Akbar

Rempah dan Kosmopolitanisme Islam: Koneksi
Spiritual-Intelektual Palembang, Banten dan Demak
dibalik Perdagangan Global Abad XV - XVI

Johan Wahyudi dan Ahmad Suaedy

LA 86l B sgde D Ognle duwie @J.‘m %3 L};.ﬂ\;&)\
M. Hirreche Baghdad

Book Review

93

viii

Otoritas Agama dari Akar Rumput Islam Indonesia
Alanuari



Alanuari

Book Review

Otoritas Agama dari Akar
Rumput Islam Indonesia

Universitas Nahdlatul Ulama Indonesia
(UNUSIA) Jakarta

alanuarialanuari@unusia.ac.id

Book Review:

1. What is Religious Authority? Cultivating Islamic Community in Indonesia (Ismail
Fajrie Alatas, Princeton University Press, 2021).

2. Mosque and Imams; Everyday Islam in Eastern Indonesia (Kathryn M. Robinson,
National University of Singapore Press, 2021).

Abstract

he local Islamic community in Indonesia is an important study of the two books
Tthat will be discussed in this review. Primarily, this review will describe the forms

of religious authority whose existence cannot be separated from the Muslim
community. The first book is entitled “What is Religious Authority? Cultivating Islamic
Community in Indonesia” written by Ismail Fajrie Alatas. The second book was edited by
Kathryn M. Robinson, entitled “Mosques and Imams; Everyday Islam in Eastern Indonesia.”
Both of these books highlight the emerging religious authority in rural communities and
both are based on the dynamics of Islam and local culture. In this case, Islamic leadership
at the local level is still a crucial factor in understanding religious life. Not only that, it is
also found in this book that the existence of religious authorities is recognized when they
are able to be part of the solution to the socio-cultural and even political problems of the
ummah. These two books are at the same time become important reflections for the state to

Islam Nusantara, Vol. II[, No. I, January 2022 | 93



understand religious life in terms of how the state should not only refer to religious leaders
at the central level, but also involves religious authorities at the grass root level.

Keywords: religious authority, Islamic priest, local.

Abstrak

Komunitas Islam lokal di Indonesia menjadi kajian penting dari dua buku yang akan
dibahas dalam resensi ini. Utamanya, resensi ini akan menguraikan bentuk-bentuk otoritas
agama yang keberadaannya tidak dapat dipisahkan dari komunitas muslim tersebut. Buku
pertama berjudul “What is Religious Authority? Cultivating Islamic Community in Indonesia”
ditulis oleh Ismail Fajrie Alatas. Buku kedua diedit oleh Kathryn M. Robinson, dengan
judul “Mosques and Imams; Everyday Islam in Eastern Indonesia.” Kedua buku ini sama-
sama menyoroti otoritas agama yang muncul di masyarakat rural dan keduanya berbasis
dinamika Islam dan budaya lokal. Dalam hal ini, kepemimpinan Islam di tingkat lokal
masih menjadi faktor krusial untuk memahami bagaimana kehidupan beragama. Tidak
hanya itu, ditemukan juga di buku ini bahwa otoritas agama diakui keberadaannya ketika
mereka mampu menjadi bagian dari solusi persoalan sosial-budaya bahkan politik ummat.
Kedua buku ini sekaligus menjadi refleksi penting bagi negara untuk memahami kehidupan
beragama dalam hal bagaimana negara tidak hanya selalu merujuk pada pemimpin-
pemimpin agama di tingkat pusat namun, tak kalah penting melibatkan otoritas agama di
tingkat masyarakat grass root.

Kata Kunci: otoritas agama, imam, lokal.

ada
uwu}mwggﬁn Sl 552 Lyl G e Badl] Slasz 055
s oy O 63\ A Wl dalld) JEaT e e ta-) &) e o) d}gwj
PRI P RN\ Wal) u” Loy &l ge df}/\ uK)b .MBMV\ Oolrazs| s Or \ﬁy
& g dU\ <Kl el ) LS} Jeele] a8l ((L“w).\:\ L; Loyl Olaozst|
uJ\s‘-‘w}«w}J. dﬂjyﬁw((hﬂ.\g.«\:\dﬂd jf BMV\ A.IV\}J»-LA\»
Slaly ) U“L““‘ Jc L um)\ C..s"-\ Le J.@Jm 63\ i A &L‘J\ e LK
el Dlle Lés‘z\ J.wl\ Le u’)h«\/\ ssld) Jy % s Ll wlal, uﬁb\/\
4 | Ll o ol S &) s 3 0B (L Mo dy wie ) 3L
Ll B wldly iele Y Kl J’j u\;ﬁb ol C.iaM.A b Loy Lins
V.a-d..,u.,\ﬁ\ ou—\v@a\b,ﬁ\ Ay e LA u\s?\}wqux\ W\K MLJ\
ff-d\u.\, uﬁ.)} cL;le\ ng,wlb ol Jls L}\L@Mﬂiéaﬁj,\&\ d\
LS"“J‘ C«s*-\) s Js"-\ Syl Je i Al ol u\.s-’b

94 | Alanuari



Artikel ini merupakan sebuah resensi yang membandingkan dua buku mengenai
otoritas keagamaan lokal yang terbit pada 2021. Buku pertama berjudul What is Religious
Authority? Cultivating Islamic Community in Indonesia, karya Ismail Fajrie Alatas yang
merupakan assistant professor dalam bidang antropologi di New York University, Amerika.
Melalui buku ini, Ismail berusaha mengupas secara mendalam mengenai bagaimana
otoritas keagamaan berperan kuat di komunitas Muslim melalui pendekatan antropologis
dan etnografis. Buku ini ditulis berdasarkan penelitian disertasinya dari tahun 2012 hingga
2013. Lokus pada penelitian ini sendiri bertempat di Lamongan, Jawa Timur. Melalui
penelitian mendalam yang kaya akan data etnografis dan sumber-sumber historis, buku
ini layak dikatakan sebagai buku yang sangat penting dalam melihat lanskap otoritas
keagamaan Islam berbasis akar rumput. Selain itu, salah satu hal yang menarik dari
penelitian ini adalah bagaimana Ismail mengkaji seorang figur Ulama, Habib Luthfi bin
Yahya tidak hanya dilihat sebagai tokoh agama namun juga dari perspektif antropologis-
etnografis berdasarkan realitas sosial. Dalam hal ini Ismail berusaha menyajikan Habib
Luthfi sebagai tokoh masyarakat yang memiliki jejaring yang luas termasuk ke pemerintah,
militer, bahkan ke pengusaha nonmuslim. Sehingga, melalui jejaring tersebut, dikatakan
oleh Ismail, otoritas keagamaan Habib Luthfi terbangun dengan memberikan kontribusi
dan solusi bagi persoalan ummat sehari-hari. Tidak hanya itu, otoritas keagamaannya
diperkuat dengan kemampuannya menafsirkan mimpi.'

Secara teoretis, Ismail menyuguhkan analisis mendalam di beberapa bab dalam
bukunya. Salah satunya bagaimana dia mendefinisikan dan mengkaji ulang tentang
konsep sunnah sebagai relasi masa lalu kenabian dengan masa kini. Selain itu poin penting
lainnya adalah mengenai konsep jamaah dan ummat dihubungkan dengan konteks lokal.
Dia menyebut relasi-relasi tersebut, yang juga menjadi istilah kunci di dalam bukunya,
dengan istilah articulatory labor yang dapat dimaknai sebagai proses “membangun
ummat.” Tawaran ini tentu berbeda dengan konsep mainstream yang melihat Sunnah,
Ummat, dan otoritas keagamaan hanya dari sudut pandang teologis dan Islam normatif.
Buku ini sangat membantu untuk melihat kembali definisi dan konsepsi dalam memahami
Islam, termasuk di dalamnya mengenai apa itu otoritas keagamaan. Dalam hal ini Ismail
juga berusaha menyajikan urgensi memandang otoritas keagamaan dilihat dari realita
sosiologis dan fakta historis dengan menggunakan pendekatan yang berbeda, bukan hanya
sebagai suatu yang taken for granted. Argumen ini sekaligus dapat merefleksi model-model
otoritas keagamaan terpusat yang terkadang abai terhadap signifikansi tokoh agama lokal
dalam merawat dan membangun ummat dari akar rumput. Tokoh agama di tingkat lokal,
berdasarkan temuan di dalam buku ini, justru memiliki peran sentral dalam merawat
dan memberi makna dan manfaat bagi ummat. Melalui piranti ini juga, penerimaan dan
pembenaran otoritas keagamaan seseorang dirasakan dan diakui keberadaannya.

Buku kedua, Mosques and Imams; Everyday Islam in Eastern Indonesia, ditulis oleh
Kathryn M. Robinson, juga mengkaji otoritas keagamaan Islam dengan menangkap realitas

1 Lihat Ismail Fajrie Alatas, “Dreaming Saints: Exploratory Authority and Islamic Praxes of History
in Central Java,” Journal of the Royal Anthropological Institute, 26, no.1 (Maret 2020): h. 11. Dalam artikel
tersebut, Ismail mengkaji pimpinan tarekat ini sebagai penghubung masa kenabian ke masa kini. Salah satu cara
menghubungkannya, Habib Luthfi menggunakan tafsir mimpi terutama ketika mimpi bertemu Nabi Muhammad
kemudian dibentuk menjadi narasi Islam dan menyebar di kalangan komunitas muslim. Dari proses tersebut
otoritas keagamaan Habib Luthfi terbentuk.

Islam Nusantara, Vol. II[, No. I, January 2022 | 95



sosial Islam lokal melalui peran seorang imam atau pemimpin agama di beberapa entitas
lokal Indonesia bagian timur. Buku ini merupakan seri kompilasi editorial yang diedit
oleh Kathryn M. Robinson. Di buku ini terdapat beberapa kontributor penting lainnya
seperti Muhammad Adlin Sila yang menulis tentang figur Lebe di Bima, Nusa Tenggara
Barat, Faried F. Saenong yang menulis tentang peran Imam Desa dalam resolusi konflik
di Bantaeng, Sulawesi Selatan, dan Moh Yasir Alimi yang menulis tentang peran imam
dalam ritual pernikahan di Bulukumba, Sulawesi Selatan. Kathryn M. Robinson sendiri
menulis tentang peran seorang Imam Desa Bugis yang memiliki pengaruh signifikan dalam
perubahan kehidupan sosial budaya di masyarakat Bugis, Sulawesi Selatan. Demikian juga
Wahyuddin Halim yang mengkaji tentang bagaimana reproduksi imam dan perubahan
peran imam dalam konteks komunitas muslim kontemporer di Wajo, Sulawesi Selatan.
Tak kalah menarik, Eva F. Nisa juga memperkaya buku ini dari perspektif gender dengan
mengkaji bagaimana negosiasi ruang masjid bagi otoritas keagamaan perempuan dilihat
dari gerakan Islam salafi (salafi movement), melalui kehadiran aktivis salafi perempuan di
masjid-masjid kampus di Makassar.

Selain itu, Fhillip Winn menulis tentang keberadaan masjid dan komunitas Islam di
Maluku Utara. Dalam hal ini Winn tidak berfokus secara langsung membahas bagaimana
otoritas keagamaan, namun menganalisa bagaimana tradisi lokal Islam di Maluku dengan
mengkaji keberadaan masjid dan tokoh agama. Terakhir, terdapat dua penulis yang juga
turut berkontribusi penting dalam buku ini. Pertama, Stella Aleida Hutagalung yang secara
spesifik membahas bagaimana peran Haji Badar Daeng Pawero. Haji Badar sendiri dikaji
sebagai seorang imam Bugis yang mempertahankan syariat Islam dan Adat Bugis yang
melebur dalam kehidupan masyarakat imigran Bugis di Kupang, Nusa Tenggara Timur.
Kedua, Andrew McWilliam yang menarasikan bagaimana menjadi Muslim di Indonesia
Timur dengan melihat konteks praktek Islam kontemporer. Pada tulisan terakhir ini,
McWilliam memaparkan hasil penelitian etnografi terhadap komunitas Muslim Kota
Kupang, Nusa Tenggara Timur. Dari semua tulisan dalam buku ini, terdapat satu aspek
utama di antara aspek-aspek penting yang dibahas, yaitu bagaimana melihat kembali
otoritas keagamaan yang muncul dari realitas kehidupan masyarakat akar rumput melalui
peran tokoh agama lokal atau imam kampung.

Dua buku ini menghadirkan kajian etnografi dan antropologi Islam dalam konteks
Islam lokal yang dikaji sebagai proses reproduksi komunitas muslim. Islam tidak dilihat
sebagai elemen utama dalam kajian ini, melainkan pada aspek manusia dan komunitasnya
atau seperti yang disebut Ismail sebagai “Ummat” termasuk di dalamnya figur dengan
otoritas keagamaannya. Sementara, Kathryn menyebutnya sebagai Imam Kampung (village
Imam). Secara konseptual, Ismail cenderung menggunakan apa yang dikemukakan oleh
Hannah Arendt sebagai “labor” yang mengandung arti reproduksi daripada menggunakan
istilah “work” yang bermakna selesainya pekerjaan.? Dalam kaitannya dengan membangun
komunitas muslim, Ismail menyebut terdapat dua hal penting yang perlu menjadi perhatian.
Pertama, politik yaitu mencakup segala hal yangberkaitan dengan strategi tokoh agamayang
mengklaim hubungannya dengan masa kenabian. Dalam hal ini Habib Luthfi merupakan
seorang Habib atau keturunan Nabi baik dari jalur ayah maupun Ibunya. Ia dianggap

2 Ismail Fajrie Alatas, What Is Religious Authority? Cultivating Islamic Communities in Indonesia, (New
Jersey: Princeton University Press, 2021), h. 5.

96 | Alanuari



sebagai salah satu tokoh otoritas keagamaan Islam dan diakui sebagai penghubung masa
kini dengan masa kenabian. Kedua, infrastruktur yaitu sarana dan prasarana fisik maupun
non-fisik. Melalui infrastruktur ini, “Sunnah” dimungkinkan mengalami transmisi,
transformasi, dan bahkan berubah menyesuaikan konteks lokal. Salah satu poin penting
mengenai Islam lokal adalah bagaimana Ismail menganalisis figur Habib Luthfi tidak hanya
sebagai keturunan Nabi, tapi yang menjadi signifikan juga adalah bagaimana pengalaman
Habib Luthfi berguru kepada kyai-kyai kampung seperti Muhammad Bajuri (Indramayu,
Jawa Barat), Said b. Armiya (Tegal, Jawa Tengah), Abdullah Hadziq (Jepara, Jawa Tengah),
Ahmad Bafaqih (Yogyakarta), Dimyati Kedawung (Comal, Jawa Tengah) dan yang lainnya.
Pengalaman ini memberikan ruang bagi Habib Luthfi bersentuhan dengan warna Islam
tradisional Jawa sehingga berpengaruh pada bagaimana Ia membangun ummat dan
komunitas Muslim.

Pengalaman praktis Habib Luthfi dalam kehidupan sosial budaya lokal memiliki
kemiripan dengan apa yang menjadi gagasan penting buku “Mosques and the Imams” yaitu
mengenai peran krusial imam kampung dalam berbagai aspek sosial budaya dan agama di
masyarakatnya. Di dalam buku tersebut, pembahasan imam kampung tidak hanya menjadi
rujukan utama dalam hal ritual agama Islam, namun mereka juga memiliki peran penting
dalam persoalan sosial, budaya, adat dan hukum.

Pada setiap bab di buku ini, pembaca diajak untuk memahami kajian etnografis secara
mendetail dengan studi kasus yang berbeda namun memiliki pertalian yang sama mengenai
otoritas keagamaan. Penulis pertama, Adlin Sila, mencoba mengkaji peran Lebe/Imam
masjid yang berada di bawah administrasi kesultanan atau disebut juga masjid kesultanan.
Otoritas keagamaan terbentuk melalui peran Lebe. Otoritas Lebe memanifestasikan praktek
kolektif (collective practice) di Bima yang dianggap sebagai simbol negosiasi perebutan
otoritas keagamaan yang muncul akibat perbedaan cara beribadah dalam Islam.’ Selain
berperan sebagai negosiator perbedaan ibadah di dalam masjid, Lebe juga berperan
sebagai tokoh penting dalam melestarikan dan menjaga budaya dan tradisi lokal seperti
dalam hal pengobatan traisional dan ritual-ritual yang melibatkan aspek mistis yang telah
berbentuk sinkretis dengan Islam.* Demikian juga Yasir Alimi yang mengungkap peran
Imam di kalangan masyarakat Bugis Makassar khusus dalam rangkaian ritual pernikahan.
Walaupun mendapat tantangan dari kalangan Islam reformis, Alimi mengatakan otoritas
keagamaan Imam masih diakui dalam mempertahankan aspek tradisional dalam ritual
pernikahan.

Mengkaji komunitas Muslim lokal di Sorowako, Sulawesi Selatan, Kathryn Robinson
mengulas otoritas keagamaan Imam kampung yang masih menjadi rujukan utama dalam
hal ritual keagamaan. Imam Kampung memegang peranan penting memberikan bimbingan

3 Adlin Sila menyebut, perbedaan mencolok muncul dari kalangan Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah di
Bima, NTT misalnya soal pembacaan Bismillah Ar-Rahman Ar-Rahim dengan mengeraskan suara dan pembacaan
Doa Kunut pada saat Shalat Subuh. Bahkan yang cukup menarik, di salah satu masjid kesultanan, ritual shalat
Tarawih bulan Ramadhan diadakan dua sesi yaitu sesi pertama Shalat Tarawih versi 8 Rakaat dan dilanjutkan
pelaksanaan Shalat Tarawih versi 20 Rakaat dengan imam yang berbeda. Lihat Muhammad Adlin Sila, Revisiting
Nu-Muhammadiyah in Indonesia: The accommodation of Islamic reformism in Bima. Indonesia and the Malay
World, 48, no. 142 (Oktober 2020): h. 304-322.

4  Kathryn M. Robinson (Ed.), Mosques and Imams: Everyday Islam in Eastern Indonesia, (Singapura; NUS
Press, 2021), h. 33.

Islam Nusantara, Vol. II[, No. I, January 2022 | 97



agama walaupun otoritas tersebut sedang dihadapkan dengan perubahan sosial budaya
di komunitas lokal disebabkan oleh modernisasi yang ditandai tumbuhnya perusahaan-
perusahaan tambang di sekitar kampung Sorowako.” Tantangan modernisasi semakin
tampak jelas bagi otoritas keagamaan tradisional dari apa yang ditemukan oleh Eva E Nisa.
Tumbuhnya gerakan salafi atau komunitas Hijrah di masjid-masjid kampus di Makassar
memperlebar ruang kontestasi otoritas keagamaan dengan melibatkan otoritas keagamaan
perempuan. Ini menjadi catatan penting untuk menandai perubahan konteks otoritas
keagamaan. Uniknya, tantangan bagi otoritas keagamaan tradisional tidak begitu berarti
ketika dihadapkan dengan kondisi umat Islam sebagai minoritas. Temuan ini didukung
oleh Stella A. Hutagalung yang meneliti keberadaan komunitas muslim tradisional di
tengah-tengah keberadaan komunitas mayoritas Kristen di Kupang, Nusa Tenggara Timur.
Otoritas Imam Kampung Oesapa di NTT ini menjadi kunci bagaimana komunitas kecil ini
bisa bertahan. Selain otoritas keagamaan, identitas budaya lokal sebagai orang Bugis juga
menjadi faktor penting untuk memperkuat soliditas komunitas ini.

Tulisan terakhir di buku ini memperkuat temuan adanya tantangan baru otoritas
keagamaan tradisional dihadapkan denganide “pembaharuan Islam.” McWilliam sepertinya
ingin mengingatkan akan adanya kontestasi yang lebih luas saat ini dan di masa yang akan
datang tentang adanya semacam kompetisi perebutan ruang publik dalam hubungannya
dengan proses Islamisasi. Temuan dari Indonesia Timur ini juga menjadi penanda
bahwa tantangan tersebut merupakan bagian dari meluasnya pengaruh demokratisasi di
Indonesia. Munculnya gerakan-gerakan baru dalam bingkai golongan reformis membuka
ruang kompetisi otoritas keagamaan yang sebelumnya otoritas keagamaan dipegang oleh
golongan tradisional kultural. McWilliam juga mengulas faktor penting dalam melihat
perkembangan otoritas keagamaan yaitu soal ekspansi globalisasi dan menguatnya peran
media sosial hingga ke pelosok-pelosok Indonesia.

Pertanyaan yang muncul lagi kemudian adalah soal apa itu otoritas keagamaan? otoritas
keagamaan seperti apa yang dapat diterima di masyarakat akar rumput? Apa sarana dan
infrasruktur yang digunakan oleh “figur” agar otoritas keagamaannya dapat diterima?
Refleksi yang bisa diperoleh dari dua buku ini barangkali adalah bagaimana otoritas
keagamaan tampak tidak hanya sekadar berperan sebagai organisasi institusional seperti
di organisasi Ulama (Mejelis Ulama Indonesia) atau tidak hanya dilihat dari kemampuan
intelektual keagamaan. Dua buku ini berhasil menunjukkan bagaimana otoritas keagamaan
juga tampak dari realitas sosiologis yang partikular seperti pada lokus pedesaan, regional,
dan, seperti yang dijelaskan oleh Ismail, otoritas keagamaan tampak pada bagaimana figur
atau tokoh agama merawat, mengayomi, dan membangun ummat.

Sebagian kalangan seringkali berpendapat bahwa alasan kebutuhan akan otoritas
keagamaan adalah karena masyarakat membutuhkan legitimasi atas apa yang mereka
yakini. Namun demikian Islam sendiri sebagai sistem kepercayaan muncul sebagai bagian
dari ekspresi publik. Bagaimana caranya? Untuk menjawab pertanyaan tersebut, argumen
Saba Mahmood dapat membantu untuk melihat bagaimana agama menjadi aspek integral
dari ekspresi publik. Menurut Mahmood, seorang ahli teori postmodern, apa yang disebut
“subyek” dibentuk oleh struktur otoritas sosial dalam kode etik moral. Dia menjelaskan
“etika positif” di mana gerakan, gaya, dan ekspresi formal tertentu menjadi ciri hubungan

5  Robinson (Ed.), Mosques and Imams, h. 83.

98 | Alanuari



seseorang dengan norma moral. Atribut kesalehan merupakan sarana yang diperlukan
untuk memahami jenis hubungan yang dibangun dengan diri sendiri dan struktur otoritas
sosial, dan antara apa yang ada dan apa yang diinginkan.® J]a menambahkan, terdapat
hubungan antara otoritas sosial dan kebebasan individu dalam konteks dan pemahaman
sejarah tertentu. Pertanyaannya adalah dari mana otoritas sosial itu berasal? Mempelajari
etnografi di Mesir, Mahmood menemukan bahwa reinterpretasi kewajiban agama bahkan
oleh daiyat atau ulama perempuan dapat membangun praktik kesalehan. Pengetahuan
agama daiyat, dapat menumbuhkan legitimasi otoritas sosial. Secara signifikan, kebebasan
individu dapat ditentukan oleh otoritas sosial yang disebut Foucault sebagai relasi kekuasaan.
Ia berpendapat bahwa kesadaran individu dihasilkan oleh relasi.” Menggunakan konteks
yang berbeda, Noorhaidi mengemukakan argumennya untuk memikirkan kembali batas
antara privat dan publik. Ia tampaknya menempatkan otoritas keagamaan sebagai bagian
dari cakupan Islam publik yang lebih luas.® Pendeknya, otoritas agama menempatkan
subjek individu untuk mengekspresikan kesalehan dan ketakwaan di wilayah publik.
Dapat dikatakan bahwa otoritas keagamaan dapat dibentuk melalui relasi yang diciptakan
melalui ruang publik baik secara offline maupun online.

Dalam hubungannya dengan media baru untuk mengekspresikan otoritas keagamaan,
Greg Fealy mengungkap temuan yang cukup akurat mengenai meluasnya penggunaan
simbol-simbol Islam seperti pakaian, masjid, dan selebriti televisi di ruang publik yang
mewarnai tren kesalehan.” Bahkan, tren tersebut tidak hanya diinterpretasi sebagai
kesadaran beragama, namun penggunaan simbol-simbol Islam, dipertegas oleh Fealy,
juga sebagai bentuk komodifikasi agama dan bahkan menjadi bagian penting dari aktifitas
ekonomi dan bisnis. Temuan-temuan mengenai perubahan dalam lanskap otoritas agama
sayangnya tidak begitu dilirik di buku yang ditulis Ismail, dan juga hanya menjadi bahasan
parsial dalam buku Kathryn Robinson. Padahal, topik ini sedang menjadi fenomenal dan
tren dalam potret kehidupan beragama di Indonesia.”’ Sehingga agak sulit menemukan
jawaban di kedua buku ini, karena mungkin bukan menjadi isu utama, mengenai bagaimana
otoritas keagamaan terbentuk melalui media-media baru?

Banyak pengamat telah membahas bentuk-bentuk baru otoritas keagamaan yang
muncul dari meningkatnya penggunaan media-media baru, misalnya Eikelman dan
Anderson," Turner,’ dan Saat dan Burhani.” Penggunaan media baru seperti media
online (majalah online, youtube, dan website pribadi) dan media sosial (Facebook, Twitter,
dan Instagram) sebagai ruang publik melahirkan figur dan idola baru bagi, terutama,

6  Saba Mahmood, Politics of Piety, (United of Kingdom: Princeton University Press, 2005), h. 120.

7 Mahmood, Politics of Piety, h. 17.

8  Noorhaidi Hasan, The Making of Public Islam: Piety, Agency, and Commodification on the Landscape of
the Indonesian Public Sphere, Contemporary Islam, 3, no. 3, (Oktober 2009): h. 238.

9  Greg Fealy, Consuming Islam: Commodified Religion and Aspirational Pietism in Contemporary
Indonesia, in Expressing Islam, (ISEAS Publishing, 2008), h. 15-39.

10 Eileen Barker, Crossing the Boundary: New Challenges to Religious Authority and Control as a Consequence
of Access to the Internet, In Religion and cyberspace, (Routledge, 2005), h. 72-90.

11 Eickelman dan Anderson, New media in the Muslim world: The Emerging Public Sphere. (Bloomington:
Indiana University Press, 2003), h. 5.

12 Bryan S. Turner, “Religious Authority and The New Media,” Theory, Culture & Society, 24, no. 2, (Maret
2007): h. 120.

13 Saat dan Burhani (Eds.), The New Santri: Challenges to Traditional Religious Authority in Indonesia.
(Singapura: ISEAS-Yusof Ishak Institute, 2020), h. 3.

Islam Nusantara, Vol. II[, No. I, January 2022 | 99



kalangan milenial, yang muncul dengan tampilan yang berbeda dari tokoh agama
tradisional. Sebut saja misalnya Hanan Attaki, yang berafiliasi dengan Gerakan Pemuda
Hijrah, tampil sebagai Ustadz kekinian yang menjadi idola bagi kalangan anak muda di
Bandung.'* Aspek emosional yang dilibatkan oleh Hanan Attaki adalah dengan bacaan Al-
Qur’an dan ceramah-ceramahnya yang berupaya masuk ke dunia anak muda. Ini tentunya
agak berbeda dengan apa yang kita lihat dari model tradisional yang lebih menekankan
pada penguatan pengetahuan keagamaan. Model seperti ini dapat ditemukan pada proses
pembelajaran kitab-kitab klasik di pesantren tradisional.

Contoh bentuk baru dalam otoritas keagamaan yang serupa juga dapat ditemukan dari
sosok Felix Siaw. Seorang muallaf yang tergolong baru dalam hal pengetahuan keagamaan
ini bahkan bisa mencuri perhatian publik di media sosial. Felix Siaw saat ini memiliki
pengikut akun Tweeternya di atas 3 juta. Satu hal yang luar biasa terutama soal bagaimana
melihat pendakwah baru namun memiliki pengaruh yang cukup besar dalam lanskap
otoritas keagamaan. Pengaruh sosok pendakwah muallaf Tionghoa seperti Koko Liem dan
Felix Siaw tidak hanya dapat dinarasikan sebagai dampak paradoks komodifikasi agama
yang mempromosikan Islam konservatif,"” namun munculnya pendakwah baru ini juga
berdampak pada penguatan model baru otoritas keagamaan.'® Sehingga, yang perlu dicatat
adalah bagaimana, tidak hanya, membaca realitas sosial baik di dunia nyata, namun juga
ruang publik di dunia maya.

Kathryn sebenarnya telah mengulas persoalan munculnya bentuk-bentuk baru otoritas
keagamaan bertalian dengan keberadaan jejaring intelektual Islam yang menyebar di
wilayah Islam Indonesia Timur. Pola ini tentu berbeda dengan model otoritas keagamaan
tradisional yang berpusat pada lokus pedesaan yang dipegang oleh para Kyai atau Imam
kampung. Lebih lanjut, Halim menjelaskan bahwa jejaring ini terbentuk melalui adanya
pendidikan formal keagamaan seperti dalam studi kasusnya tentang pembentukan
pendakwah dan imam masjid lewat jejaring penghafal Al-Qur'an. Untuk memperkuat
analisisnya, Kathryn mengatakan:

“The increasing importance of these networks of formal religious education is giving
rise to new forms of religious authority grounded in formal education, rather than more
customary forms such as inherited authority. The emerging new forms of religious authority
of pesantren-educated imams challenge the pre-eminence of the traditional village imams in
their communities.””

Diskusi ini akan menarik terutama soal bagaimana perubahan makna santri dalam
isu-isu kontemporer termasuk di dalamnya soal peran media. Namun, kajian antropologi
dan etnografi ini tidak secara spesifik membahas pengaruh media baru dalam melihat
perubahan dan transformasi kajian otoritas keagamaan.

Begitu juga dengan buku “What is Religious Authority, pembahasan tentang media
baru hanya mendapat porsi yang sekadar komplementer. Ismail menjelaskan peran

14 Saat dan Burhani, The New Santri, h. 57.

15 Siew-Min Sai dan Chang-you hoon (Ed), The Hybrid Performance of Chinese Muslim Preachers, Chinese
Indonesians Reassessed: History, Religion and Belonging, (New York: Routledge: 2013), h. 179.

16 Arifianto, “Rising Islamism and The Struggle for Islamic Authority in Post-Reformasi Indonesia,” TRaNS:
Trans-Regional and-National Studies of Southeast Asia, 8, no. 1, (Mei 2020): h. 37-50.

17 Robinson (Ed.), Mosques and Imams, h. 16.

100 | Alanuari



infrastruktur media baru ini adalah semata-mata untuk memperkuat hubungan jamaah
dengan sosok Habib Luthfi sebagai guru spiritual. Dengan kata lain media sosial, dalam
studi kasus otoritas Habib Luthfi, berfungsi hanya untuk meneruskan otoritas keagamaan
yang terlihat di dunia nyata (offline). Di bagian akhir buku ini, Ismail mencoba menggali
persepsijamaah Habib Luthfi tentang fungsi infrastruktur baru ini. Dijelaskan bahwa media
sosial resmi Habib Luhfi dimanfaatkan untuk mendiseminasi ceramah-ceramahnya.'®

Kajian mengenai otoritas agama telah dilakukan oleh para sarjana melalui pendekatan-
pendekatan sosial antropologi pada aspek institusional. Nico Kaptein, misalnya, dengan
jelas mengkonsepsikan otoritas agama di Indonesia dikaitkan dengan adanya organisasi
ulama yang mengeluarkan fatwa." Namun belum banyak yang mengkaji realitas sosiologis
mengenai bagaimana otoritas agama terbentuk di level akar rumput seperti yang telah
dilakukan oleh Islmail Fajrie Alatas dan Kathryn M. Robinson beserta penulis-penulis
kontributif di dalam buku yang Ia edit. Dua buku ini memperlihatkan otoritas keagamaan
yang diakui keberadaannya secara signifikan melalui pendekatan spektrum masyarakat
sipil (civil society) yang bersifat independen dari aspek dan peran negara. Organisasi Islam
berbasis masyarakat sipil seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah misalnya
telah diakui memiliki peran yang krusial dalam mengkonstruk otoritas keagamaan
sehingga menjadi rujukan yang dominan di masyarakat rural maupun urban. Kedua buku
yang diresensi ini memiliki irisan yang kuat dengan peran sipil NU dan Muhammadiyah
di masyarakat akar rumput.

Namun negara perlu memberi perhatian pada aspek sipil ini, sehingga negara tidak
bisa hanya mengandalkan otoritas keagamaan yang bersifat kelembagaan dan yang bersifat
tunggal karena pada dasarnya bahwa otoritas keagamaan begitu beragam. Kedua buku ini
dibutuhkan untuk melihat realitas sosial yang berbeda mengenai bagaimana dinamika
otoritas keagamaan dengan memahami apa yang terjadi di masyarakat akar rumput.
Sehingga, dari kedua buku ini, penting sekali “turun gunung” melibatkan tokoh-tokoh
lokal yang lebih memahami realitas ke-ummat-an daripada hanya sekadar mengikutkan
tokoh dan pimpinan pusat dalam mengambil kebijakan dan regulasi mengenai kehidupan
beragama.

18 Ismail Fajrie Alatas, What Is Religious Authority?, h. 146.
19 Nico J. Kaptein, “The Voice of the Ulam4": Fatwas and Religious Authority in Indonesia;” Editions de I’Ecole
des hautes études en sciences sociales, no. 125, (Januari-Maret 2004): h. 116.

Islam Nusantara, Vol. III, No. [, January 2022 | 101



Daftar Pustaka

Alatas, I. E What Is Religious Authority? Cultivating Islamic Communities in Indonesia.
Princeton University Press, 2021.

Alatas, 1. F. Dreaming saints: exploratory authority and Islamic praxes of history in Central
Java. Journal of the Royal Anthropological Institute, 26, no. 1 (2020) h. 67-85.

Arifianto, A. R. “Rising Islamism and The Struggle for Islamic Authority in Post-Reformasi
Indonesia,” TRaNS: Trans-Regional and-National Studies of Southeast Asia, 8, no. 1,
(Mei 2020): h. 37-50.

Eickelman, D. E, & Anderson, ]. W. New media in the Muslim world: The emerging public
sphere. Indiana University Press, 2003.

Fealy, G. Consuming Islam: Commodified Religion and Aspirational Pietism in
Contemporary Indonesia. In Expressing Islam. ISEAS Publishing, 2008.

Hasan, Noorhaidi The Making of Public Islam: Piety, Agency, and Commodification on
the Landscape of the Indonesian Public Sphere, Contemporary Islam, 3, no. 3, (Oktober
2009): h. 238.

Kaptein, N. J. The voice of the ulama’: fatwas and religious authority in Indonesia, Editions
de I’Ecole des hautes études en sciences sociales no. 125, (2004) p. 115-130.

Mahmood, S. Politics of piety. Princeton University Press, 2005.

Robinson, Kathryn M. Mosques and Imams: Everyday Islam in Eastern Indonesia:
Singapore: NUS Press, 2021.

Saat, N., & Burhani, A. N. (Eds.). The New Santri: Challenges to Traditional Religious
Authority in Indonesia. ISEAS-Yusof Ishak Institute, 2020.

Sai, Siew-Min and Hoon, Chang-You (Ed). The Hybrid Performance of Chinese Muslim
Preachers, Chinese Indonesians Reassessed: History, Religion and Belonging, New York:
Routledge, 2013.

Turner, Bryan S. “Religious Authority and The New Media,” Theory, Culture & Society, 24,
no. 2, (Maret 2007): h. 120.

102 | Alanuari



Islam Nusantara, Vol. II[, No. I, January 2022 | 103



Author Guideline

publication of article and book review on study of Islam, Muslim culture, social and

politics in Southeast Asia (Nusantara) and beyond. It is published twice a year and
written in Indonesia, English and Arabic. It aims to present academic insight of social
and cultural complexity of Muslim world in Southeast Asia under the frame of dialectic
between Islam and local culture or cultural realities.

Islam Nusantara Journal for the Study of Islamic History and Culture facilitates

The journal invites scholars and experts working in various disciplines in the Islamic
studies, humanities and social sciences. Articles should be original, research-based,
unpublished and not under review for possible publication in other journals. All submitted
papers are subject to review of the editors, editorial board, and blind reviewers.

Papers submitted for publication must conform to the following guidelines:

1. Papers must be typed in one-half spaced on A4-paper size;

2. Papers’ length is about 8,000-10,000 words;

3. All submission must include a 200-300 word abstract;

4. Full name(s) of the author(s) must be stated, along with his/her/their institution
and complete e-mail address;

5. All submission should be in Microsoft Word, RTFE, or WordPerfect document file
format;

6. Arabic words should be transliterated according to the style of Islam Nusantara
Studies’;

7. Bibliographical reference must be noted in footnote and bibliography according
to ‘Islam Nusantara Studies’ style.ain.

104



Examples of footnote style:

'Ryan Sugiarto, Psikologi Raos: Saintifikasi Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram, (Yo-
gyakarta: Pustaka Ifada, 2015), p. 139.

*Nur Syam, Tarekat Petani: Fenomena Tarekat Syattariyah Lokal, (Yogyakarta: LKkiS,
2013), p. 164.

Syam, Tarekat Petani, p. 173.

*Ubaidillah Achmad dan Yuliyatun Tajuddin, Suluk Kiai Cebolek Dalam Konflik Keber-
agamaan dan Kearifan Lokal, (Jakarta: Prenada, 2014), p. 140.

°Nur Syam, Tarekat Petani, p. 99.
M. Quraish Shihab, Tafsir AI-Misbah, vol. 14 (Bandung: Lentera Hati, 2013), p. 167.

’Deny Hamdani, “Cultural System of Cirebonese People: Tradition of Maulidan in the
Kanoman Kraton,” Indonesian Journal of Social Sciences 4, no. 1 (January-June 2012): p.12.

$Hamdani, “Cultural System of Cirebonese People,” p. 14.

’Deny Hamdani, “Raison deetre of Islam Nusantara,” The Jakarta Post, 06 Agustus 2015,
p. 5.

YAzyumardi Azra, “Islam di “Negeri Bawah Angin” dalam Masa Perdagangan,” Studia
Islamika 3, no.2 (1996): h. 191-221, review buku Anthony Reid, Southeast Asia in the Age
of Commerce (New Haven: Yale University Press, 1988).

Example of Bibliography

Suaedy, Ahmad. Gus Dur, Islam Nusantara dan Kewarganegaraan Bineka: Penyelesaian
Konflik Aceh dan Papua 1999-2001. Jakarta: Gramedia, 2018.

Madjid, M. Dien dan Wahyudi, Johan. Ilmu Sejarah: Sebuah Pengantar. Jakarta: Prenada
Media Group, 2014.

Banawiratma, JB. dkk., Dialog Antarumat Beragama: Gagasan dan Praktik di Indonesia.
Bandung: Mizan Media Utama, 2010.

Sejarah Melayu/Malay Annals. Kuala Lumpur, Oxford University Press, 1970.

Tim Forza Pesantren. Ijtihad Politik Islam Nusantara:Membumikan Fiqih Siyasah Melalui
Pendekatan Magqasid asy-Syariah. Kediri, Lirboyo Press, 2015.

Mastuki dan El-Saha, M. Ishom, ed. Intelektualisme Pesantren: Potret Tokoh dan Cakrawala
Pemikiran di Era Pertumbuhan Pesantren. Jakarta: Diva Pustaka, 2003.

Suriasumantri, Jujun S. Ilmu Dalam Perspektif: Sebuah Kumpulan Karangan Tentang
Hakekat Ilmu, Cet. XII. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2012.

105



Simuh. Sufisme Jawa: transformasi tasawuf Islam ke mistik Jawa. Yogyakarta: Yayasan
Bentang Budaya, 1995. Reprint, Yogyakarta: Narasi, 2016.

Mubhajir, Afifuddin, “Islam Nusantara untuk Peradaban Indonesia dan Dunia” Dalam
Akhmad Sahal dan Munawir Aziz, ed. Islam Nusantara: Dari Ushul Figh Hingga Konsep
Historis. Bandung: Mizan Pustaka, 2015.

Islam, Adib Misbahul. “Nazam Tarekat: Perlawanan Kiai Ahmad ar-Rif2i terhadap
Birokrasi” Dalam Islam Nusantara Past and Present:Proceeding of International
Conference on Islam Nusantara (ICON) 2014. Jakarta: Pusmabit, 2014: h. 55-73.

Affan, Heyder. “Polemik di balik istilah ‘Islam Nusantara.” Artikel diakses pada 22 Juni 2015
dari http://www.bbc.com/indonesia/berita_indonesia/2015/06/150614_indonesia_
islam_nusantara

Malikov, Azim. “Islam: Saints and Sacred Geographies.” Dalam Suad Joseph, ed. Encyclopedia
of Women and Islamic Cultures, vol. V. Leiden: Brill, 2007: h. 223-225.

Hamdani, Deny. “Raison deetre of Islam Nusantara.” The Jakarta Post, 06 Agustus 2015.
“Batunaga, Bagian dari situs lebih luas,” Pikiran Rakyat, 16 Mei 2014.

Hamdani, Deny. “Cultural System of Cirebonese People: Tradition of Maulidan in the
Kanoman Kraton.” Indonesian Journal of Social Sciences 4, no. 1 (January-June 2012):
h.12.

Hosen, Nadirsyah. “Islam Nusantara: Islam Lokal yang Menuju Islam Global?” Gatra, 2
Maret 2016, h. 60.

El-Mawa, Mahrus. “Syattariyah wa Muhammadiyah: Suntingan Teks, Terjemahan dan
Analisis Karakteristik Syatariyah di Keraton Kaprabonan Cirebon Pada Akhir Abad
ke-19” Disertasi S3 Fakultas Ilmu Pengetahuan Budaya, Universitas Indonesia, 2015.

Azra, Azyumardi. “Islam di “Negeri Bawah Angin” dalam Masa Perdagangan.” Studia
Islamika 3, no. 2 (1996): h. 191-221. Review buku Anthony Reid, Southeast Asia in the
Age of Commerce. New Haven: Yale University Press, 1988.

Taimiyya, Ibnu. Minhaj as-Sunnah an-Nabawiy. T.tp.: Darul Urubiyya, 1962.
Dawud, Abu. Sunan. Kairo: T.pn., 1951.

Bajuri, Ibrahim. Hasyiah al-Bajuri ala Matn al-Burdah. Bandung: Darul Maarif, t.t.

106



Guidelines for Book Reviews

Please include, at the beginning of the review:

1. Author, Title, Place, Publisher, Date, number of pages, ISBN E.g., Turabian, Kate
L. A Manual for Writers of Term Papers, Theses, and Dissertations. Sixth edition.
Chicago and London: University of Chicago Press, 1996. 308 + ix pp. ISBN: 0-226-
81627-3.

2. The review should begin with a brief overall description of the book.
3. Matters that may be considered in the body of the review include:

4. The average review should be about 1500 words long. The name, affiliation and email
address of the reviewer should appear at the end of the review.

The strengths and weaknesses of the book.
Comments on the author’s style and presentation.
Whether or not the author’s aims have been met.
Errors (typographical or other) and usefulness of indices.
Who would the book be useful to?
Would you recommend it for purchase?

5. The preferred format for submissions is MS-Word.

107



I &
5 |olrreres UNUSIA

Volume III | E-ISSN 2722-8975

Fakultas Islam Nusantara
Universitas Nahdlatul Ulama Indonesia
Jakarta



